
325

عمل الشباب التطوعي لتحقيق التكافل الاجتماعي

)زيارة الأربعين أنموذجًا(

lم.م حيدر ضياء سلمان عطا العبيدي

كلية العلوم السياحية - الجامعة المستنصرية    

 haider.dheyaa.89@gmail.com





327حيدر ضياء سلمان عطا العبيدي

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

ملخص البحث: 

        العمل الخيري التطوعي يمثل قيمة إنسانية كبرى تتمثل في العطاء والبذل بكل أشكاله، 
فهو سلوك حضاري حي لا يمكنه النمو سوى في المجتمعات التي تنعم بمستويات متقدمة من الثقافة 
والوعي والمسؤولية، فهو يؤدي دورا ايجابيا في تطوير المجتمعات والتكاتف بين أفرادها، كما كان 
ذلك لمجتمع النبوة، مجسدا من قول وفعل المصطفى )صلى الله عليه وآلة وسلم( وصحابته حيث 
تحلت صور التعاطف والتراحم في أشكال الأعمال التطوعية التي كانوا ينتهجونها كأسلوب حياة لهم 
إخلاصا وطلبا لمرضاة ربهم، حتى التحمت فيهم أواصر الأخوة، حيث لا تكاد تحد للفقر أو المسكنة 
مكانا بينهم، وإذا كان قد تحقق تكافل المجتمع في تلك المرحلة، فإن الواقع المعاصر يشهد خلاف 
ذلك، فإلى جانب الغنى الفاحش والإسراف في الأموال، يوجد الفقر المدقع، فهناك صور سيلة لهذه 
المفارقات التي توحي بعدم وجود ترابط بين طبقات المجتمع، وكذا العوائق السياسية والدينية والهجمة 
الغربية على كل ما هو إسلامي التي تعرقل مسار العمل الخيري، هذا كله دافع لإيجاد سبل وآليات 
تساعد على تفعيله وإحلال التكافل والحد من الفوارق الاجتماعية، والتصدي للعوائق والتحديات 
التي تعترض طريقه في أيامنا هذه، وتوفير الأسيس الحقيقية التي بينى عليها صرحه للوصول إلى 

الأهداف المنشودة وتحقيق معنى التكافل الاجتماعي الحقيقي.
     وتعد زيارة الأربعين المباركة إحدى المقاييس لدى المجتمع الإسلامي في تجسيد روحة 
التعاون والمواطنة في العمل التطوعي والتكافل الاجتماعي لدى المحبين لإحياء زيارة الأربعين الخاصة 

باستشهاد الإمام الحسين  وآل بيته الأطهار.
الكلمات المفتاحية: العمل التطوعي، التكافل الاجتماعي، السياحة الدينية.



عمل الشباب التطوعي لتحقيق التكافل الاجتماعي )زيارة الأربعين أنموذجًا( 328

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

Youth voiunteer to achieve social soliarity 
(Ziyarty Al-Arba'een)

Abstract
Voluntary charitable work represents a great human value represented in giving  

in all its forms. It is a living civilized behavior that can only grow in societies that 
enjoy advanced levels of culture, awareness and responsibility. And the centuries that 
followed, which were known for their charitable deeds, were embodied in the words 
and actions of the Prophet (peace be upon him and his family) and his companions, 
where sympathy and compassion were embodied in the volunteer work that they 
used as a way of life for them with sincerity and seeking the pleasure of Allah, until 
the bonds of brotherhood were fused with them, where hardly to observe poverty 
or crippling among them, and if the solidarity of society has been achieved in the 
centuries of charity, the contemporary reality witnesses the opposite, besides the 
outrageous wealth and extravagance of money, there is extreme poverty,this reveal 
the absence of social solidarity. As well as the political and religious obstacles and 
the Western attack on Islamic that impede the course of charitable work,all this is to 
find the means and ways that helps to achiving social solidarity.The challenges that 
stand in his way nowadays, and to provide the real foundations on which he built his 
edifice to reach the desired goals and achieve the meaning of true social solidarity.

     Ziyarte Al-Arba'een is one of the standards in the Islamic community in 
embodying the spirit of cooperation and citizenship in voluntary work and social 
solidarity among those who revival Ziyarte Al-Arba'een of martyrdom of Imam 
Hussain and his pure family(peace be upon them)

Opening words: voluntary work, social solidarity, religious tourism.



329حيدر ضياء سلمان عطا العبيدي

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

المقدمة 

الإنسان  إليه  اهتدى  فطريا،  إنسانيا  ونشاطا  قديما  مفهوما  التطوعي  الاجتماعي  العمل  يعد 
ومارسه منذ وجد في هذه الأرض، إذ هناك شعور سائد لدى الإنسان دفعه إلى الإحساس بالحاجة 
الملحة والماسة إلى التعاون من أجل البقاء في الظروف البيئية القاسية واستمرار الكينونة البشرية ذلك 
أن الإنسان اجتماعي بطبعه. فالعمل الاجتماعي التطوعي ضرورة لبقاء المجتمع واستمراره من خلال 
المحافظة على المصالح العامة والخاصة ودفع المفاسد وجلب المصالح والمنافع، بحيث يشعر كل فرد فيه 
أنه مسؤول عن الآخرين الذين لا يستطيعون ضربا في الأرض ولا يملكون سبيلا للكسب، فيتدخل 
البعد الإنساني وتندفع النفس نحو العطاء من خلال تقديم الرعاية لهم وسد حاجياتهم. هذا التوجه 
الإنساني نمى وتطور مع تطور المجتمعات الإنسانية واتخذ صورا وأشكالا عديدة، حيث عرفه قدماء 
المصريين والإغريق والرومان، كما دعت إليه الأديان السماوية الثلاثة: اليهودية النصرانية والإسلام. 
وإن كانت مظاهر التكافل الاجتماعي محدودة في العديد من الحضارات السابقة فإن الإسلام فتح 
منابع عديدة لنفع الضعفاء والمساكين منها ما هو واجب متى توافرت شروطه، ومنها ما هو غير 
واجب كالعمل الاجتماعي التطوعي، الذي ساهم في بروز المجتمع الإسلامي المتكافل في مجالات 
عديدة، تشمل إصلاح ذات البين، تيسير تكاليف الزواج، رعاية الأرامل والمطلقات، كفالة الأيتام، 

التكفل بالمرضى.... وغيرها.
وامتاز المجتمع الإسلامي بخصائص الأخوة والإيثار والمساواة هذه الخصائص تفرض على أفراده 
أن يكونوا متضامنين متكافلين في المشاعر والأحاسيس، فضلا عن تكافلهم في الحاجات والماديات، 

ومن ثم كانوا كالجسد الواحد أو كالبنيان المرصوص يشد بعضه بعضا.
حيث قسم البحث على ثلاثة مباحث كما يلي:

المبحث الأول: منهجية البحث 1.

جاء المبحث الثاني يوضح المدخل المفاهيمي للعمل التطوعي والتكاتف الاجتماعي.2.

 المبحث الثالث يبين العلاقة بين العمل التطوعي والتكاتف الاجتماعي في محافظة كربلاء من 3.



عمل الشباب التطوعي لتحقيق التكافل الاجتماعي )زيارة الأربعين أنموذجًا( 330

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

خلال الدراسة الوصفية للبيانات المتوفرة.
العلمية 4. المصادر  ثبت  الختام  وفي  الدراسة،  بحث  تخص  التي  والتوصيات  الاستنتاجات  وتأتي 

المستخدمة في البحث.

أولًا: مشكلة البحث

هنالك خلط في المجتمعات على ان الفتن وكثرة الاختلافات الدينية والاجتماعية والسياسية قد 
اثرت على نحو كبير على تحقيق التكافل الاجتماعي والعمل التطوعي في المناسبات كافة، مما يعجل 
اختيار العمل التطوعي نموذجًا لتحقيق التكافل الاجتماعي بالاعتماد على اكبر تجمع للبشرية في 
زيارة الأربعين للإمام الحسين ، وبهذا من الممكن تعريف المجتمعات بالدور الكبير الذي يمكن 

تحقيقه في العمل التطوعي والتكافل الاجتماعي. 
ثانياً: هدف البحث 

تعرف مظاهر إسهام العمل الاجتماعي التطوعي في تحقيق التكافل الاجتماعي لزيارة الأربعين 
المباركة في محافظة كربلاء المقدسة من خلال: 

 بيان إسهام العمل الاجتماعي التطوعي في تحقيق البعد الاجتماعي للتكافل الاجتماعي. 1.

بيان إسهام العمل الاجتماعي التطوعي في تحقيق البعد النفسي والروحي للتكافل الاجتماعي.2.
ثالثاً : أهمية البحث 

تحقيق مبدأ التعامل الأخلاقي بين الفئات الاجتماعية.1.

تعرف الثقافات كافة والوصول إلى تحقيق الرغبة في التعامل الروحي.2.

الشعور بالانتماء والفخر في المشاركة في تحقيق العزة النفسية من خلال تقديم الإحسان والمعروف.3.

التي 4. الفوائد  توزيع  المجتمع في  العدالة بين  وتطبيق  الأخوة  مبدأ  المجتمع وترسيخ  فئات  توحيد 
تستهدف الفئة المقصودة.



331حيدر ضياء سلمان عطا العبيدي

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

توسيع الأفاق الدولية والمحلية ويعد مؤشر إلى وجود الامان والقانون في البلد المعني الذي يشرع 5.
في العمل التطوعي والتكافل الاجتماعي.

رابعاً: فرضية البحث 

ان العمل التطوعي للشباب تغرز روح التكاتف الاجتماعي وهنالك علاقة وثيقة تعبر عن 
الحاجة الاجتماعية في التطور المجتمعات، وباعتبار محافظة كربلاء شهد تحديً جديدًا تمثل في تغلب 

السياحة الدينية على نحو واسع المتمثل بمراقد اهل البيت ، فعليه تنص الفرضية على أنه: 
) العمل التطوعي للشباب له القدرة على تحقيق التكافل الاجتماعي وتقوية أواصل المجتمع من 
خلال الزيارة الأربعينية على نحو خاص في محافظة كربلاء محليًا ووطنيًا وبصورة ايجابية أتجاه المستوى 

الخارجي للعراق(

خامساً: أسلوب البحث:

 أسلوب البحث وصفي تحليلي لبيانات حقيقية تعطي نتائج قيمة عن موضوع البحث وأهدافهُ.     

سادساً : الحدود الزمانية والمكانية:

 تمثلت الحدود الزمنية من 2017 إلى 2021، والحدود المكانية هي محافظة كربلاء المقدسة التي 
تحتضن زيارة الأربعين المباركة 



عمل الشباب التطوعي لتحقيق التكافل الاجتماعي )زيارة الأربعين أنموذجًا( 332

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

المبحث الثاني 

المدخل المفاهيمي للعمل التطوعي والتكافل الاجتماعي 

أولً: العمل التطوعي 

 نشأة وتطور العمل التطوعي1.
مر العمل التطوعي على مدى التاريخ الإنساني بعدة من تحولات في إطاره العام وطبيعة القالب 
الذي يقدم فيه مع بقاء جوهره الأصلي كما هو، وقد نشأ بنشأة الإنسان في كل مجتمع إنساني، 
وفي كل مكان نشأت فيه حضارة من الحضارات، أو ديانة من الديانات، وتطور العمل التطوعي 

بتطور المجتمعات الإنسانية. 
العمل التطوعي في الحضارات القديمة عند الرومان والإغريقأ.

كانت الحضارة اليونانية معاصرة لحضارة قدماء المصريين، وقد كان اهتمام أغنياء اليونانيين 
القدماء موجهًا لرعاية أبناء السبيل وتوفير الطعام، المأوى للغرباء وتقديم المساعدات للمحتاجين، 
والغالب على هذه الحضارة قيام خزينة الدولة نفسها بالرعاية الاجتماعية لشعبها، أما الرومان فقد 
انقسم مجتمعهم على الأشراف والعامة فقد كان الأشراف يملكون كل شيء والعامة أتباع الأشراف 
ليس لهم حقوق وأديان، فقد تطورت الأمور في هذه الحضارة بعد كفاح العامة الذي أدى إلى تحقيق 

المساواة بين الجماعتين في هذه الحضارة. )الشهراني،2006، ص.18(	
عند قدماء المصريينب.

العمل  على  دلت  وقبورهم  المصريين  قدماء  معابد  جدران  على  الموجودة  والرسوم  الصور 
التطوعي الاجتماعي، والمتمثل في مساعدة الفقراء كان موجودًا لديهم ولاسيما في حفلات الأسر 
المالكة، وكان المواطنون العاديون يقدمون تبرعاتهم للمحتاجين، فقد كانت المعابد هي التي تتلقى 
تلك المساعدات والتبرعات من محاصيل الأرض، ومنتجات الماشية لتوزيعها على الفقراء بمعرفة 
الكهنة فقد عرف قدماء المصريين الكثير من أعمال التطوع الاجتماعي في مجال البر والإحسان. 

)النعيم،2005، ص21(



333حيدر ضياء سلمان عطا العبيدي

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

العمل التطوعي في الأديان السماوية.ج
العمل التطوعي والرعاية الاجتماعية وجد منذ القدم إلا إنهما لم يتخذا طريقًا واضحًا إلا عند 
نزول أولى الشرائع السماوية، فقد دعت الأديان السماوية الثلاثة: اليهودية، النصرانية والإسلام إلى 
العمل التطوعي في المجال الاجتماعي، ونستطيع أن نستدل على هذا من خلال استعراض لبعض 

ملامح الرعاية الاجتماعية كما وجدت في هذه الأديان:
- الدين الإسلامي: كان الإسلام آخر الديانات السماوية فقد جاء بنظام متكامل للرعاية 
الاجتماعية، يقوم على أساس التكافل الاجتماعي والتعاون بين الناس في سبيل نشر الخير، وقد حث 
الإسلام على البر والرحمة والعدل والإحسان )المرجع السابق، ص.25( وفي هذا السياق يقول الله 

يِّئَةُ ادْفَعْ بِلَّتِ هِيَ أَحْسَنُ﴾ )سورة فصلت، الآية 34( عز وجل:﴿وَلَ تَسْتَوِي الَْسَنَةُ وَلَ السَّ
ائِلِيَن  بِيلِ وَالسَّ وفي آية أخرى:﴿ وَآتَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَٰ وَالْيـتََامَىٰ وَالْمَسَاكِيَن وَابْنَ السَّ

قَابِ﴾ )سورة البقرة، الآية 177( وَفِ الرِّ
 عن انس بن مالك قال: قال رسول الله  وعلى غرار القران الكريم ورد في السنة النبوية قوله

)ما آمن بي من بات شعبان وجاره جائع إلى جنبه وهو يعلم به( )رواه الطبراني( حديث شريف.

 مفهوم العمل التطوعي .2
هناك تعريفات متعددة ومختلفة لمفهوم العمل التطوعي، بحيث اختلفت من باحث الآخر.

التطوع يشار إليه بأنه: الجهد الذي يبذل عن رغبة واختيار بغرض أداء واجب اجتماعي دون 
توقع جزاء مالي. )فهمي،1984،ص.93(  

وهو: الجهد أو العمل الذي يقوم به أفراد أو جماعة أو تنظيم بهدف تقديم خدماتهم للمجتمع أو 
فئة منه دون توقع لجزاء مادي مقابل جهودهم. )الخطيب، 2010،ص6(  

والتطوع هو تسخير النفس عن طواعية دون إكراه لمساعدة أو مؤازرة الآخرين بقصد القيام 
بعمل يتطلب الجهد وتعدد القوى باتجاه واحد.

عرف العمل التطوعي بأنه: البذل والتضحية من أجل الآخرين. )الصريصري،1997،ص.2(  



عمل الشباب التطوعي لتحقيق التكافل الاجتماعي )زيارة الأربعين أنموذجًا( 334

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

وكذلك عرف بأنه: ذلك النشاط الاجتماعي والاقتصادي الذي يقوم به الأفراد أو الممثلون 
في الهيئات والمؤسسات والتجمعات الأهلية ذات النفع العام، دون عائد مادي مباشر للقائمين عليه 

سواء كان ذلك بالمال أو الجهد أم كليهما. )التطوعية،1997،ص.19(  
يعرف بأنه: المجهود القائم بناء على خبرة أو مهارة معينة، ويبذل عن رغبة واختيار لأداء واجب 
اجتماعي، وبدون توقع جزاء مالي بالضرورة فالعمل التطوعي لا يعود بالنفع على الآخرين فقط بل 

أنه يحقق للفرد الإحساس بالرضا عن الذات والشعور بالانتماء وتحقيق الذات.
يعرف أيضًا بأنه: المجهود القائم بناء على خبرة أو مهارة معينة، ويبذل عن رغبة واختيار لأداء 
واجب اجتماعي، وبدون توقع جزاء مالي بالضرورة فالعمل التطوعي لا يعود بالنفع على الآخرين 

فقظ بل أنه يحقق للفرد الإحساس بالرضا عن الذات والشعور بالانتماء وتحقيق الذات.
كذلك عرف بأنه: هو بذل جهد إرادي قائم على العديد من الصفات منها المهارة والخبرة، 
وعن رغبة واختيار بغرض أداء عمل ديني اجتماعي تطوعي خدمي له عائد في تنمية المهارات لدى 
الأفراد ويتم ذلك دون انتظار أي مقابل من البشر، لأن الشخص الذي يفعل الخير متطوعًا إنما 
يفعله لوجه الله مظهرًا الصورة الجميلة للوجه الإنساني، الذي يفيض بالخير لله وللوطن ويدعم بذلك 
العلاقات الاجتماعية، ويؤكد على التعاون مع الناس في سبيل الخدمة العامة التي تتسع مفرداتها لكل 

نواحي الحياة.

 أهمية العمل التطوعي في المجتمع3.
العمل التطوعي من المظاهر الحضارية في أي مجتمع لأنه يظهر مدى الرقي الذي وصل إليه أفراد 
المجتمع، فالهدف الأساسي من وراء العمل التطوعي هو تقديم أكبر قدر ممكن من الخدمات للمجتمع 

من أجل تحقيق المنفعة العامة. )العامر،2004،ص.13(  
وتكمن أهمية العمل التطوعي في:

أن التطوع يؤثر في النسق القيمي لدى الفرد، وأحد المؤشرات الدالة على نضج الشعور بالمواطنة.  •
)الجهيني،1997،ص.445(  



335حيدر ضياء سلمان عطا العبيدي

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

أن التطوع يشحن الطاقات البشرية والمادية ويوجهها إلى عمل مثمر. •

حفظ التوازن في حركة تطوير المجتمع بطريقة تلقائية وذاتية. •

يسد العمل التطوعي الفراغ في الخدمات ويوسع قاعدتها تحقيقًا لمبدأ الكفاية وذلك للوصول بها  •
إلى المناطق المحرومة. )عبد اللطيف،2001، ص.35(  

تكميل العمل الحكومي عن طريق رفع مستوى الخدمة وتوسيعها. •

تأدية خدمات لا تقوم بها الدولة. )شريف،2005، ص.60(   •

 أهداف العمل التطوعي4.
يمكن أن نحدد أهداف التطوع من خلال ثلاثة محاور أسس هي:

التطوع على تماسك المجتمع وذلك لعدة من أ. أهداف خاصة بالمجتمع المحلي وتكامله: يساعد 
أسباب منها: 

تعمل الجهود التطوعية على تعريف أفراد المتجمع بالظروف الواقعية التي يعيشها المجتمع، مما يؤدي  •
إلى عدم مغالاة الناس في مطالبهم من جانب، وتسهيل عملية الفهم المشترك واتفاق الأغلبية على 
أهم المشكلات الأحوال السيئة التي يعاني منها المجتمع مما يتعين عليه مواجهتها من جانب آخر. 

)طلعت، ص.156(  
أهداف خاصة بالهيئات الاجتماعية يحقق التطوع للهيئات الاجتماعية الأهداف التالية:ب.

سد النقص في إعداد الأختصاصيين الاجتماعيين الذي تعاني من الهيئات الاجتماعية.
أهداف خاصة بالمتطوعين أنفسهم من خلال اشتراك المتطوع في الأنشطة المختلفة يمكن أن .ج

يتحقق الآتي:

أكثر الاحتياجات الاجتماعية للفرد يتم إشباعها من خلال إحساسه بالنجاح في القيام بعمل  •
المجتمع.  من  تقديًرا  تلقى  التي  المؤسسات  إحدى  إلى  بالانتماء  والإحساس  الآخرون  يقدروه 

)رشدي،2012،ص.175(.



عمل الشباب التطوعي لتحقيق التكافل الاجتماعي )زيارة الأربعين أنموذجًا( 336

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

 معوقات العمل التطوعي5.
برامج العمل التطوعي تواجه العديد من الصعوبات والعقبات التي تحد من توسعها وانتشارها، 
وتؤدي إلى تقليص إعداد المؤسسات التطوعية وعدد الملتحقين بمؤسسات العمل التطوعي ويمكن 

تحديد أهم المعوقات في المستويات التالية:
على مستوى الفرد وتتعلق بـ: 

عوامل تتعلق بالمتطوع: عدم فراغ لدى الإنسان بسبب انشغاله بأمور حياته الشخصية، أو الخبرة أ.
السلبية للمتطوع التي تجعله يتراجع عن المشاركة.

عوامل تتعلق بالمؤسسات الاجتماعية: عدم إعلان المؤسسة عن حاجاتها للمتطوعين ووجود ب.
تنافس بين المتطوعين والموظفين مما يؤثر مستوى أداء الأعمال المرتبطة بالرعاية أو التنمية الاجتماعية.

عوامل تتعلق بالمجتمع: يعتقد بعض أن قضاء أبنائهم أوقاتهم في التطوع يبعدهم عنهم ومن ثم قد تضعف ج.
علاقاتهم بأسرهم، عدا عن وجود قصور معرفي لدور المتطوعين في المجتمع)فاتن،2014،ص.17(   

على مستوى المجتمع: تتمثل في 

عدم بث روح العمل التطوعي بين أبناء المجتمع منذ الصغر. )العلي،1996، ص.80(   •

عدم إشباع برامج وأنشطة التطوع الحالية لحاجات الأعضاء الواعين. )الشبكي،1992،ص.19(   •
على المستوى المؤسسات: تتمثل في 

)فخري،المرجع  التطوعية.  للمنظمات  المالية  الموارد  وضعف  السائدة  الاقتصادية  الظروف 
السابق،ص ص.21-20(   

غياب التنسيق بين مؤسسات المجتمع المدني في العمل التطوعي.



337حيدر ضياء سلمان عطا العبيدي

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

نتائج ومكاسب العمل التطوعي6.
إن العمل التطوعي يأخذ وقتاً وجهداً من الإنسان قد يكون في حاجة إليه لخدمة حاجاته 

الشخصية وأنه يحمله أعباء ومسؤوليات، إلا إنه له نتائج عظيمة، أهمها ما يلي:
العمل التطوعي ينمي القدرات الذهنية والمهارات لدى الإنسان فهو يكبسه الخبرة والتجربة ويجعله أ.

أكثر معرفة بواقع مجتمعه وبالظروف المحيطة.
 يحقق راحة نفسية وسعادة معنوية كبيرة للمتطوعين ففي أعماق كل إنسان ميول ونوازع خيرة ب.

يعززها إنقاذ محتاج، إعانة ضعيف، مساعدة مظلوم....إلى ذلك.
إعطاء مكانة للفرد في وسط مجتمعه حيث تتسع دائرة علاقاته وارتباطاته وتظهر مواهبه وكفاءاته.ج.
يوفر الاطمئنان في نفس الإنسان على مستقبله باعتبار أنه معرض لحالات الضعف ولحدوث د.

المشاكل التي قد يعجز عن حلها بمفرده، فالعمل التطوعي هو الذي يوفر الدعم والمساندة عند 
الحالات الطارئة التي يمر بها الإنسان.

سمات العمل التطوعي وثوابته:7.
 يمتاز العمل التطوعي بعدة من سمات تتمثل في كونه: 

جهد وعمل يلتزمه الفرد طواعية من غير إلزام وعمل غير مأجور ماديً.أ.
عمل يهدف إلى سد ثغرة في مجال الخدمات الاجتماعية.ب.
أمناء... إلى ذلك(.) ج. إدارية ومؤسسة جماعية) جمعيات عمومية، مجلس  تنظيم محوكم بأطر   

رشيدي، 2009، ص.128(
لمشاركة لكل أطياف المجتمع الاجتماعي والسياسي.د.
 تنظيم تحكمه تشريعات محددة تنظم أعماله، ويعتمد على الشفافية والاستقلالية والبعد عن ه.

الصراعات والتكافل، الأمانة النزاهة، الصدق والمساواة.



عمل الشباب التطوعي لتحقيق التكافل الاجتماعي )زيارة الأربعين أنموذجًا( 338

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

 تنظيم لا يهدف إلى الربح المادي ولا يستفيد منه أعضاء المؤسسة الذين يشرفون عليها، ولا و.
يحققون أرباحًا شخصية توزع عليهم.

الشعور بالانتماء وتحقيق الذات.ز.
 سهولة اتخاذ القرار.ح.
 تفجير الطاقات وتوظيفها. )الصفار، 2007، ص.141(ط.

ثانيًا: التكافل الاجتماعي

نشأة التكافل الاجتماعي1.
     منذ أقدم العصور عرف الإنسان حاجته إلى أخيه وضرورة تضامنه مع أسرته وأقربائه الذين 
تربطه بهم روابط القربى، ولقد اتضح ذلك على نحو جلي في حياة المصريين والرومان والفرس ثم 
في ظل الكنسية عصورا طويلة ولكنه في كل الأحوال عند هؤلاء كان في حدود ضيقة وعلى وجه 
الإحسان والعطف وفي فترات غير متصلة، حتى بزغت شمس الإسلام وجاء التنظيم الكامل الشامل 
للتكافل الاجتماعي بما لا يدع مجالا للزيادة في النقص ولقد عاش المجتمع الإسلامي الأول حياة 
مليئة بصور التكافل والتعاون، أن نظام التكافل يشمل تربية عقيدة الفرد وضميره وارتباط الأسرة 
وتنظيمها وتكافلها وتنظيم العلاقات الاجتماعية كربط الفرد بالدولة وربط الدولة بالجماعة والاسرة 
الاقتصادية.)الجعيد، 2012،  والعلاقات  المالية  المعاملات  تنظيم  ويشمل كذلك  القرابة،  بذوي 

ص.39(

مفهوم التكافل الاجتماعي2.
لغةً:أ.
 مفهوم مصطلح التكافل في لسان العرب لابن منظور:)ت 711هـ / 1311م( أ.

حَْتِهِ﴾ )سورة الحديد، الآية 28(، ومعناه في بعض التفاسير  قال تعالى: ﴿يـؤُْتِكُمْ كِفْلَيِْ مِن رَّ



339حيدر ضياء سلمان عطا العبيدي

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

نْـهَا﴾ )سورة النساء،  يؤتكم ضعفين، وقيل مثلين، وفيه ﴿وَمَن يَشْفَعْ شَفَاعَةً سَيِّئَةً يَكُن لَّهُ كِفْلٌ مِّ
الآية 85(، ومعنى الكفلين في بعض التفاسير الحضين. )مفهومه في كتاب القاموس المحيط للفيروز 

آبادي:  ت 817 هـ / 1414م(
كفل الكفل، محركة: العجز، أو ردفة، أو القطن، جمع أكفال.

كفل هو كفله: اعاله، والكافل أي العائل، هو القائم بأمر اليتيم المربي له سواء كان الكافل من 
ذوي رحمه أو انسابه أو كان أجنبيا، وفي التنزيل العزيز: » وكفلها زكريا« فضمنها إياه حتى تكفل 

بحضانتها.) الفيروز آبادي، 1952،ص،ص.46-4(
اصطلاحًاب.

التكافل الاجتماعي هو ذلك التعاون الذي يجمع بين أفراد المجتمع وهو من الصفات الأخلاقية 
والقيم التي تواضعت عليها المجتمعات من قديم، وأن كان هناك اتفاق بين الديانات السماوية الإلهية، 
والوضعية )التي وضعها الإنسان(، وكذلك يمكن اعتبار ان التكافل الاجتماعي هو ذلك المقابل 
المادي الذي يقدم للأفراد المتضررين من الازمات والأوبئة، التي تخلف حالات اجتماعية واقتصادية 
مزرية، وهناك من المجتمعات من اعتبر المكوس والضرائب والإتاوات من التكافل الاجتماعي، على 
أساس انها تخدم خزينة الدولة والتي يتم إخراجها في وقت الازمات.)عبد المجيد، 1946، ص.95( 

الكفالة بمعنى ضم ذمة الكفيل إلى ذمة الأصيل في المطالبة.)الجرجاني، ص.1357(
التكافل الاجتماعي في معناه اللفظي أن يكفل الفرد جماعة وأن يكفل القادر أو الذي لديه 
سلطان مجتمعه بالخير وأن يتعاون المجتمع في المحافظة على الفرد، والتكافل الاجتماعي يحمل معنى 
التراحم بين الجماعة التي عليها أن تهيئ فرص العمل لكل من يريد، وأن تمكن للفرد ذلك بقدر 
استطاعة الجسمية والعقلية، وإذا عجز على أداء ذلك العمل فعلى الجماعة وأن تهيئ له أسباب الحياة 

في ظل التأمين الاجتماعي. )محمد أبو زهرة، 1991، ص.7(



عمل الشباب التطوعي لتحقيق التكافل الاجتماعي )زيارة الأربعين أنموذجًا( 340

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

التكافل الاجتماعي من خلال الخطاب القرآني والسنة النبوية الشريفة.ج

-الخطاب القرآني: 
الدين الإسلامي هو دين التكافل الاجتماعي في وجهه الأكمل، والمتأمل في الغاية التي جاءت 
بها التشريعات الإسلامية من إنفاق في سبيل الله وغير ذلك يجد أن كلها تصب في مجال التكافل 
والتعاون بين البشر، فالإسلام بشموليته غطى على جميع متطلبات النفس البشرية في كل حاجاتها، 
وأمر بكل ما يصلحها ونهى عن ما يفسدها ساعد فقيرها وكفل يتميها وبعث في الأمم رسولً كان 

رحمة للعالمين.)الرحمان،2007،ص،ص،ص.28-27-26(
حث القرآن الكريم ودعا في معظم النصوص آياته إلى هذا الخلق العظيم ألا وهو التكافل فقد 
جاء في سورة آل عمران عن مريم عليها السلام قوله تعالى: ) وما كنت لديهم إذ يلقون أقلامهم 
أيهم يكفل مريم( )سورة آل عمران، آية 44(، قال قتاد: كانت ابنة إمامهم وسيد فتشاح عليها 
بنو إسرائيل فاقترعوا عليها بسهامهم أيها يكفلها- ففزع زكريا- وكان زوج أختها، فضمها إليه(.

)الجوزية،1984،ص.213(

 - السنة النبوية الشريفة
إن الرسول صلى الله عليه واله وسلم كان يعي أن الحضارة الإنسانية لا تكون إلا بمجتمع 
متضامن متآثر ومتكافل فيما بينه )عبد القادر،،ص36(، فكان سيد الخلق  نموذجا حيًا للتكافل 
المتآصل فيه منذ نشأته وقد هذب صحابته على ذلك فرغبهم في تفريج الكروب ونصرة المظلوم 
وإغاثة الملهوف وسار صحابته رضوان الله عليهم على نهجه  فحرصوا على تحقيق التكافل 
بين أفراد المجتمع كافة )السرجاني،،ص، ص 171-129(، ) مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم 

وتعاطفهم.



341حيدر ضياء سلمان عطا العبيدي

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

أنواع التكافل الاجتماعي3.
 التكافل الأدبيأ.

هو شعور كل فرد نحو إخوانه في الدين بمشاعر الحب والعطف والشفقة وحسن المعاملة، 
ويتعاون معهم في سراء الحياة وضرائها، ويفرح لفرحهم ويأسى لمصابهم ويتمنى لهم الخير، ويكره أن 
ينزل الشر بهم، وقد دل ذلك المعنى قول الصادق المصدوق :)لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه 

ما يحب لنفسه( )صحيح البخاري، ص. 9(

 التكافل العلميب.
هو أن يعلم العالم الجاهل، وعلى الجاهل أن يتعلم من العالم، فإذا كان من حق أي مجتمع أن 
يسمي نفسه بالمجتمع المثقف، فمجتمع الإسلام هو أول من يطلق عليه هذا الوصف وذلك لتكافل 

أفراده جميعا للقيام بواجب العلم وإزاله آثار الجهل.
التكافل الأخلاقي .ج

من  المجتمع  وحماية  المؤمنين  عقيدة  من  النابعة  السامية  الأخلاقية  المبادئ  به حراسة  ويقصد 
الفوضى والفساد والانحلال ولهذا وجب على المجتمع المسلم أن ينكر على مرتكبي المنكرات الخلقية 
وغيرها ولا يعد ذلك تدخلا في الحرية الشخصية، إذ ليس معنى الحرية أن تفعل ما تشاء دون قيود 
أو حدود وإنما مشروط فيه عدم إيذاء الغير أو الاعتداء على نظام حياة الجماعة، فإن وجد من فعل 
ذلك فتكليف المجتمع وتعاونه في القضاء عليه. قال الله تعالى:﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بـعَْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ 
كَاةَ وَيُطِيعُونَ اللََّ وَرَسُولَهُ  بـعَْضٍ ۚ يَْمُرُونَ بِلْمَعْرُوفِ وَيـنَْـهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَةَ وَيـؤُْتُونَ الزَّ

ئِكَ سَيـرَْحَُهُمُ اللَُّ ۗ إِنَّ اللََّ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾)سورة التوبة: الآية71(. ۚ أُولَٰ



عمل الشباب التطوعي لتحقيق التكافل الاجتماعي )زيارة الأربعين أنموذجًا( 342

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

أهمية التكافل الاجتماعي4.
يعد التكافل الاجتماعي من الأسس التي ينبني عليها المجتمع المسلم فقد اهتم القرآن الكريم بهذا 
الموضوع من خلال الآيات التي حثت على العمل فضلًا عن أحاديث النبي والأعمال التي قام بها 
لتجسيد هذا المبدأ وتأصيله إضافة إلى التجسيد الواقعي له عبر التراث المتقول لنا فمن القرآن الكريم 
آيات كثيرة تحث على التكافل منها قوله تعالى: » إنما المؤمنون أخوة« )سورة الحجرات، الآية 

رقم،10(.

وسلك القرآن الكريم طريقين لتأكيد أهمية التكافل:
 الطريق الأول: جمع بيت العقيدة والسلوك الاجتماعي من ناحية السياق التاريخي حيث أن 
السور التي نزلت بمكة أهتمت بجانب العقيدة كما أهتمت بالواجبات الاجتماعية، وهذا يعني ارتباط 
الأمرين ببعضهما، وهذا يدل على حيوية موضوع التكافل الاجتماعي لان باعثه عقدي فضلًا عن 
الارتباط الموضوعي فنظرا لأهمية هذا الجانب ربطه بالإيمان وجعل الا الاستخفاف به سببًا لدخول 
جهنم قال تعالى: » خذوه فغلوه ثم الجحيم صلوه ثم في سلسلة ذراعًا فأسلكوه انه كان لا يؤمن بالله 
العظيم ولا يحض على طعام المسكين« ) سورة الحاقة، الآية 30-34(، فالعذاب على الكفر لا يؤمن 

وعدم الحض على طعام المسكين وجمع بينهما لفظاعة الفعلين.) الطيار، 2016،ص،ص.1-2(
الطريق الثاني: الفوائد الاجتماعية التي تحققها العبادات أثناء ممارستها جماعة من تعارف وتآزر 
وتوطيد العلاقات ابتداء بالدعاء والتأمين فيضفي شعور المحبة والتراحم إلى القوة المعنوية التي يكسبها 
الأفراد من خلال تلك اللقاءات الجماعية منها اليومي الصلاة والأسبوع كالجمعة أو موسمي كالعيدين 

صلاة التراويح أو سنوي إذ يكون اللقاء عالميا أثناء أداء فريضة الحج. )رواه البخاري، ص20(. 

وسائل تحقيق التكافل الاجتماعي5.
مسؤولية المجتمع: لا يمكن للدولة أن تقوم بواجبها نحو تحقيق التكافل الاجتماعي إلا إذا أسهم معها أ.

أبناء المجتمع في بناء العدل الاجتماعي والإنفاق في سبيل الله وقد قسم العلماء مسؤولية المجتمع في 



343حيدر ضياء سلمان عطا العبيدي

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

تحقيق التكافل على قسمين:
القسم الأول: يطالب به الأفراد على سبيل الوجوب والإلزام.

القسم الثاني: يطالب به الأفراد على سبيل التطوع والاستحباب.
أولا: ما كان على سبيل الوجوب والإلزام: يشمل أهم الأمور التالية: 

- فرضية الزكاة
الزكاة هي الركن الثالث في الإسلام وقد ثبتت فريضتها في الكتاب والسنة في الكتاب فيقول 
ائِلِ وَالْمَحْرُومِ﴾ ) سورة المعارج،الآية، 24-25( أما  عْلُومٌ ، لِّلسَّ الله تعالى:﴿وَالَّذِينَ فِ أَمْوَالِِمْ حَقٌّ مَّ
في السنة قول رسول الله : )بني الإسلام على خمس شهادة أن لا إله لا إله وأن محمدا رسول الله 
وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصوم رمضان وحج البيت لمن أستطاع إليه سبيلا( ) صحيح البخاري، 

1974، ص، ص.55-47( 
ولا يختلف الاثنان على أن مبدأ الزكاة حين طبق في العصور الإسلامية السابقة، نجح في تحقيق 
وإقامة التكافل الاجتماعي ومحاربة الفقر وعود المؤمنين  على البذل والعطاء والإنفاق في سبيل الله.

أ النذور 	-

من وسائل التكافل ما ينذر المسلم من مال كأن يقول:)لله علي ألف دينار صدقة على الفقراء( 
فُوا بِلْبـيَْتِ الْعَتِيقِ﴾  والوفاء بالنذر واجب قال تعالى:﴿ ثَُّ لْيـقَْضُوا تـفََثـهَُمْ وَلْيُوفُوا نُذُورَهُمْ وَلْيَطَّوَّ

)سورة الحج، الآية، 29(



عمل الشباب التطوعي لتحقيق التكافل الاجتماعي )زيارة الأربعين أنموذجًا( 344

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

ثالثًا الزيارة الأربعينية والشعائر الحسينية 

أكدت أحاديث الأئمة  أهمية زيارة الأربعين فقد جاء عن أبي عبد الله الصادق  أنهُ قال: 
)إن السماء بكت على الحسين أربعين صباحًا بالدم, والأرض بكت عليه أربعين صباحًا بالسواد, 
أربعين صباحًا(  أربعين صباحًا بالكسوف والحمرة, والملائكة بكت عليه  والشمس بكت عليه 

)العبيدي، الفتلاوي،215:2019(
لقد دُفن جسد الإمام الحسين  في الثالث عشر من المحرم أي بعد مقتله بثلاثة أيام ولكن 
رأس الحسين  بقي على أطراف الرماح وبأيدي الأعداء وبين يدي ابن زياد ويزيد ) لعنهما الله( 
حتى أعاده الإمام زين العابدين إلى كربلاء عندما رجع من الأسر وألحقه بالجسد الشريف, وذلك 

بعد أربعين يومًا من مقتله أي في العشرين من شهر صفر, وهذا أصح الأقوال.
واتفق الباحثون جميعًا على ورود الصحابي جابر بن عبد الله الأنصاري إلى كربلاء لزيارة أبي 
عبد الله الحسين   في ذلك التاريخ بعد استشهاده بأربعين يومًا, فقد عظم عليه نبأ قتل الحسين 
 وهو في المدينة فخرج منها متوجهًا إلى كربلاء لزيارة قبر الإمام الحسين  واصطحب معه 
رجلً يقال له بن عطيّة  العوفي وغلامًا لهُ, وصادف وصوله إلى كربلاء يوم التاسع عشر من صفر, 
أي قبل ورود أهل البيت  بيوم واحد, فلما وصل جابر إلى كربلاء اغتسل بماء الفرات ثم توجه 
إلى قبر الإمام الحسين   وأهل بيتة  وصحبته رضي الله عنهم برفقة عطيّة العوفي, ثم التقى جابر 
بن عبد الله الانصاري في اليوم الثاني بالإمام زين العابدين  عند قبر الحسين  واستمع منه إلى 
تفاصيل ما جرى هناك فكثر البكاء والعويل حول قبر الحسين  واقيمت المآتم من قبل أهل السواد 
والنواحي الذين كانوا قد توافدوا لزيارة قبر الحسين  على زين العابدين وبنات الرسالة واستمروا 
على تلك الحالة ثلاثة أيام ثم بعد ذلك ارتحل زين العابدين  بالأسرة من كربلاء مواصلً سيره 

نحو المدينة. )العبيدي،الفتلاوي،215:2019(
وبهذه المناسبة الحزينة تكونت زيارة الأربعين، إذ تأتي المواكب العزائية والآلاف الزائرين إلى 
كربلاء يوم العشرين من شهر صفر فكأنهم يقومون بدور الاستقبال للإمام السجاد  وبنات 
الرسالة العائدين من الشام ومعهم رأس الحسين وفي الوقت نفسه يجددون الولاء بذكرى مرور 



345حيدر ضياء سلمان عطا العبيدي

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

 , من هنا بدأت زيارة أربعينية الإمام الحسين , والشهداء  أربعين يومًا على شهادة الحسين
إذ أنه اليوم الذي رجعت فيه رؤوس أهل البيت . )العبيدي،الفتلاوي،215:2019(

    نجد مما تقدم أن هذه الحادثة مؤشر تأريخي إلى بداية انطلاق طقوس الحداد في يوم الأربعين 
على الحسين  إذ يظهر أن البكاء واللطم ومظاهر الحزن كانت علامة المميزة للممارسة طقوس 

الحداد على الحسين  بعد استشهاده مباشرةً. )العبيدي،الفتلاوي،215:2019(
    وتوضح أهمية هذه الشعائر وفاعليتها ونتاجاتها على الفرد والمجتمع من النواحي الدينية 
والاجتماعية والسياسية, إذ ارتبطت مراسيم العزاء الحسيني بمأساة كربلاء الدامية مثلما ارتبطت 
بتأريخ الحزن والشهادة, فلا توجد أرض مدماة مثل أرض كربلاء ولم يحزن شعب على فقيده مثل 
حون المؤمنين ولا سيما في العراق على الحسين  حتى أصبح الحزن والعزاء سمة من سمات شخصية 

الفرد العراقي في الوسط والجنوب. )العبيدي،الفتلاوي،216:2019(
   يقصد بالشعائر الحسينية » مجموعة مراسيم يؤديها أحباب أهل البيت  وإقامة المجالس 
الحسينية والبكاء عليه, وقد غلبت تسمية الشعائر على مراسيم الحزن على سيد الشهداء, إذ أنها 
م شَعَائِر اللَّ فَإِنّـَهَا مِنْ تـقَْوَى الْقُلُوب﴾   اختصت بذكر الإمام الحسين  وآل بيته , ﴿ذَلِكَ وَمَنْ يـعَُظِّ
وأن مفهوم السياحة الدينية: هو السفر من دولة لأخرى أو الانتقال داخل حدود دولة بعينها 
لزيارة الأماكن المقدسة لأنها سياحة تهتم بالجانب الروحي للإنسان فهي مزيج من التأمل الديني و 
الثقافي أو السفر من أجل الدعوة أو من أجل القيام بعمل خيرى  مثال السياحة الدينية السفر لأداء 

مناسك الحج و العمرة.)الجلاد،62:2005(
الفتلاوي،  )العبيدي،  وهي:  عديدة  أمور  إلى  تشير  الأربعينية  الزيارة  أن  سبق  مما  ويتضح 

)216:2019
بروز كربلاء مركزاً له حضور تاريخي والروحي عند الشيعة بسبب تحوّله إلى موقع مقدس ومهم 1.

للزيارات، وكذلك موقعًا رئيسًا لاستذكار معركة الطف الأليمة وإعادة إحيائها والتفاعل مع 
أحداثها بصورة مادية ومعنوية.



عمل الشباب التطوعي لتحقيق التكافل الاجتماعي )زيارة الأربعين أنموذجًا( 346

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

 أن أهمية مدينة كربلاء المقدسة تتبلور من خلال ما تحتويه من منزلة عظيمة بحكم العلاقة الروحية 2.
   وأخوه أبو الفضل العباس  التي تربط المسلمين بثراها الطّاهر, إذ يرقد فيها الإمام الحسين
وأهل بيته وأصحابه الأطهار  , فمنذ ذلك الوقت أصبحت هذه المدينة محط أنظار المسلمين 

حتى تبوّأت مكانتها الرفيعة ومنزلتها.
إن الشعائر الحسينية بكافة أشكالها وجميع أنواعها هي شعارات حضارية راقية, وإذا ما قُرنّت 3.

ببقية الشعائر الموجودة لدى غير المسلمين اليوم لرأيناها هي أرقى الشعائر التي يمتلكها أصحاب 
الأديان والمبادئ الأخرى, وهذه المواكب والشعائر الحسينية المتداولة عند المؤمنين اليوم هي غير 

جديدة وإنما هي قديمة وعريقة.
إن الأعمال العزائية التي يقوم بها المؤمنون أيام الأربعينية إنما يٌعبرون بها عن دعمهم وتأييدهم للخير 4.

والعدل والحق واستنكارهم وكرههم للظلم والباطل.
من أهم النتائج والآثار لمأساة الحسين وحادثة كربلاء، انتشار التشيّع وظهور مذهب أهل البيت 5.

أكثر فأكثر وتزايد عدد المؤمنين في العالم الإسلامي.
لقد أجمع المؤرخون على أن فاجعة كربلاء من أشد الوقائع أثراَ في النفوس ذلك لما وقع على ساحة 6.

طف كربلاء يوم العاشر من محرم سنة )61 ه ( لذلك حين يحلّ هذا التاريخ من كّل عام, ويهل 
هلال محرم الحرام يستعد المسلمون في معظم أنحاء المعمورة لتغبير عن شعورهم إزاء  هذه الذكرى 

الدامية ولاسيما في يوم العاشر من محرم والأربعين منهُ. )العبيدي، الفتلاوي،216:2019(

أبعاد الاجتماعية لزيارة الأربعين
ومن جهة أخرى هناك أبعاد الاجتماعية لزيارة الأربعين التي لها الدور الكبير في تحقيق أثر طيب 

أتجاه المجتمع المحب إلى آل البيت . )الحسيني،309:2021(
.1. التقاء الناس وتعارفهم تحت مظلة الإمام الحسين

 ان مدينة  كربلاء المقدسة هي قبلة الشيعة ومنارتهم المشرقة لاحتضانها مرقدي الإمام الحسين
وأخيه ابا الفضل العباس بالإضافة إلى البعد التاريخي لمدينة التي شهدت واقعة الطف الخالدة، 



347حيدر ضياء سلمان عطا العبيدي

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

واعادة احيائها سنويً بصورة مادية ومعنوية بمشاركة عالمية. 
الوقوف صفًا واحدًا إمام أعداء أهل البيت عليهم السلام.2.
ابراز ظاهرة التكافل الاجتماعي بصورة جلية.3.
افتخار المؤمنين بإنتمائهم الحسيني.4.
تعميق روح التضامن بين الافراد الذين ينتمون طائفة معينة مثل تضامن شيعة العراق.5.
اختفاء الفوارق والحواجز الطبيعية الاجتماعية بين مختلف الفئات.6.
الشعور بالإخوة الايمانية الموالية.7.



عمل الشباب التطوعي لتحقيق التكافل الاجتماعي )زيارة الأربعين أنموذجًا( 348

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

المبحث الثالث

العلاقة بين العمل التطوعي والتكاتف الاجتماعي في محافظة 

كربلاء في زيارة الأربعين المباركة 

زيارة الأربعين المباركة إحدى تجليات عظمة شخصية الإمام الحسين  ومقامهُ الشامخ، إذ 
تزحف الملايين المؤمنة من كل حدب وصوب مشيًا على الإقدام نحو قبرهِ الشريف لزيارته في ذكرى 
الأربعين من كل عام، وعلى هذا الأساس أن دور الشباب في هذا التجمع يتسم بالثقافة والتسامح 
والتعاون على تقديم الخدمات للزائرين طوال أيام الزيارة وتنغرس في النفوس روح التفاني والعمل 
والاخلاص وتعزيزي روح المواطنة لدى الشباب المحليين داخل مدينة كربلاء المقدسة وشباب دولة 

العراق على طول مسار طرق المحافظات المؤدية إلى الروضة الحسينية والعباسية.
    ومن خلال هذا المبحث نتعرف على الاحصائيات الحقيقية التي تكفلها » مركز كربلاء 
للدراسات والبحوث في العتبة الحسينية » على اصدارها خلال الفترة الزمنية من 2017م – 

2021م على نحو مفصل كما يلي:
شكل )1( اعداد الزائرين المحليين والعرب وغير العرب

اعداد الزائرين المحليين والعرب وغير العرب السنة
15,385,000 2017م-1439ه
17,000,000 2018م-1440هـ
15,229,955 2019-1441ه
14,553,308 2020م-1442ه
16,327,542 2021م– 1443ه

  المصدر: مركز كربلاء للدراسات والبحوث، النشرة الاحصائية السنوية لزيارة أربعينية الإمام الحسين
المباركة، كربلاء المقدسة، العراق، 2020،2019،2018،2017،2021

        



349حيدر ضياء سلمان عطا العبيدي

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

يتضح من خلال جدول ذي العدد )1( هنالك توافق بين السنوات في اعداد الزائرين لمحافظة 
 كربلاء المقدسة على مدار الأربع سنوات المذكورة ويرجع ذلك حول الروح المحبة للإمام الحسين
وآل بيته (، إذ بلغ عدد الزائرين عام )2017م( هو )15,385,00( وازداد العد عام )2018م( 
إلى )17,000,000( وهذا مؤشر مهم تعكسه الثقافة لدى خدمة الإمام الحسين في سنوات 
الزيارة المباركة ما بعد عام 2003م بعد سقوط نظام البعث البائد وعكسته على مدار السنوات 
القادمة والحالية، وفي عام )2019م( ودخول كورونا إلى العالم والبلاد أصبحت اعداد الزائرين 
)15,229,955( بفارق مليونين زائر عن عام 2018م وهذا وارد ومتوقع لكن العدد المتحقق 
هو عدد عظيم يوضح روح المواطنة لدى المحبين لنجاح الزيارة المباركة، وكذلك ما حدث في 
عام 2020م أصبح عدد الزائرين )14,553,308(، كل هذه الاحصائيات تحقق ما تسعى إلية 
الدراسة التي تسعى معرفة دور الثقافة السياحية الدينية لدى الشباب وقوة روح المواطنة لديهم في 

. عشق الإمام الحسين
شكل )2( المواكب والهيئات الخدمية المحلية المشاركة في زيارة الأربعين للفترة الزمنية 2021-2017

المواكب والهيئات الخدمية المحلية السنة
28,293 2017م-1439ه
10,440 2018م-1440هـ
10,200 2019-1441ه
10,367 2020م-1442ه
11,328 2021م– 1443ه

  المصدر: مركز كربلاء للدراسات والبحوث، النشرة الاحصائية السنوية لزيارة أربعينية الإمام الحسين
المباركة، خلال الاعوام 2020،2019،2018،2017،2021.

من خلال الجدول أعلاه يتضح التوافق والتفاوت، حيث نرى أنه في عام 2017م بلغ عدد 
المواكب والهيئات الخدمية المحلية )28,293( وهذا يرجع عدة من أسباب أهمها تكاتف المواكب في 
جميع العراق على مبدأ روح المواطنة والثقافة التي يمتلكها المحبين للإمام الحسين ، وفي السنوات 



عمل الشباب التطوعي لتحقيق التكافل الاجتماعي )زيارة الأربعين أنموذجًا( 350

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

2018م،2019م،2020م نلاحظ تطور الاحداث الاقتصادية وكورونا التي عصفت البلاد فأصبح 
عدد المواكب متوافق كما في الجدول اعلاهُ.

شكل )3( الموارد البشرية )العنصر الشبابي( في مختلف القطاعات الخدمية في محافظة كربلاء
 للفترة الزمنية 2017 م-2021م.

دني
ع الم

دفا
ة ال

ديري
م

رور
ة الم

دائر
حة

سيا
ة ال

دائر
ص

الخا
قل 

ة الن
دائر

لاء
كرب

لو 
ساي

ص
الخا

قل 
ة الن

دائر
عي

لشي
ف ا

لوق
ية ا

دير
م

سور
والج

ق 
طر

ة ال
ديري

م
بيئة

ة ال
دائر

رباء
كه

ع ال
وزي

رة ت
دائ

غاز
ع ال

فر
طية

النف
ت 

جا
 المنت

زيع
 تو

رع
ف

ائية
د الم

وار
ة الم

ديري
م

لماء
ية ا

دير
م

ري
المجا

يات
بلد

ة ال
دائر

حة
لص

ع ا
قطا

السنة

93
0

93
0 27 - 16
46 -

1,
15

0
15 32 76

0
18

8
1,

35
0

14
0

1,
72

0
1,

11
7

1,
62

9
9,

23
0

2017م-1439ه

93
5

78
2 25 20
5 - 20
5

61
0 20 22 75
6 86 1,

65
0

21
8

1,
70

5
34

4
33

5
12

,5
12

2018م-1440هـ

92
4

96
4 30 15
0

10
5

15
0 40 18 52 16
9 36 1,

68
0

10
0

1,
36

5
86

5
79

3
12

,1
69

2019-1441ه

82
3

98
1 30 16 33 16 25 13 4 80
0

19
2

95
0

25
0

1,
47

7
82

6
1,

38
9

13
,0

00

2020م-1442ه

88
4

10
59 27 16
0 46 40
0 11 24 85
0

19
2

13
00 33
2

18
25 89
7

1,
82

5
14

,0
00

2021م– 1443ه

44
96

47
16 13
9

53
1

18
4

37
1

22
25 77 13
4

33
35 69
4

69
30

10
40

80
92

40
49

59
71

60
,9

11

المجموع

103895 المجموع الكلي

المصدر: مركز كربلاء للدراسات والبحوث، النشرة الاحصائية السنوية لزيارة أربعينية الإمام 
الحسين المباركة، للفترات الزمنية خلال الاعوام 2020،2019،2018،2017, 2021.



351حيدر ضياء سلمان عطا العبيدي

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

من خلال جدول )3( يتضح دور القطاعات الخدمية التي قدمت كل ما يحتاجهُ الزائر خلال 
زيارة الأربعين المباركة وهذا يدل على الثقافة السياحية الدينية لدى الشباب في تسخير الجهود 
الكاملة من اجل تحقيق روح المواطنة والولاء والانتصار النفسي في البقعة الطاهرة لمحافظة كربلاء 
المقدسة وتبين أن اعداد حققت عام 2017م لدى العاملين في الاقسام والمواكب الرسمية والغير 
رسمية قد بلغ )19,218(، وفي عام 2018م بلغ )20,205(، وفي عام 2019 بلغ )19,355(، 
وفي عام 2020م بلغ )20,776(، جميع هذا الاعداد تؤكد تحقيق الثقافة لدى الشباب اتجاه الزيارة 
والروح المواطنة الحقيقة حيث كان المجموع النهائي للسنوات المذكورة )79,554(، بدوره ان 
التكاتف لدى الموارد البشرية )الشباب( في مشروع الروحاني لزيارة الأربعين حقق اهدافه في ترسيخ 

التعاون والولاء والصدق والمحبة اتجاه قلوب الزائرين والسمو في بركات زيارة الأربعين الطاهرة.
شكل )4( الكوادر البشرية لأقسام العتبة الحسينية المشاركة في زيارة الأربعين

 للفترة الزمنية 2021-2017

اقسام العتبة الحسينية السنة
5133 2017م-1439ه
7630 2018م-1440هـ
8892 2019-1441ه

12,193 2020م-1442ه
4317 2021م– 1443ه

المصدر: مركز كربلاء للدراسات والبحوث، النشرة الاحصائية السنوية لزيارة أربعينية 
الإمام الحسين المباركة، كربلاء المقدسة، العراق، للفترات الزمنية خلال الاعوام 

.2021 ،2020،2019،2018،2017

     من خلال جدول )4( يتضح أن  الشباب في اقسام العتبة الحسينية المقدسة تلعب دور كبير 
في تقديم الخدمات السياحية وهذا نابع عن الثقافة السياحية التي يمتلكوها في تحقيق روح المواطنة بينهم 
ورسم الصورة المرغوبة لدى الوافدين من جميع البلدان، حيث بلغ عدد الشباب المشاركين في عام 



عمل الشباب التطوعي لتحقيق التكافل الاجتماعي )زيارة الأربعين أنموذجًا( 352

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

2017م )5133(، وفي عام 2018م )7630(، وفي عام 2019م )8892(، وفي عام 2020م 
الصعوبات  رغم  الاعداد  في  ملحوظ  تزايد  هنالك  السنوات  في  نلاحظ  حيث   )12193( بلغ 

والتطورات السياسية والاقتصادية والوباء في فايروس كورونا.
شكل ذو العدد )5( النشاطات الخاصة بمركز كربلاء للدراسات والبحوث

 عن زيارة الأربعين المباركة لعام 2021م

العددنوع النشاطت
6موسوعة زيارة الأربعين المباركة1
1المجلس الأكاديمي العلمي لزيارة الأربعين المليونية2
5المؤتمر الدولي الثاني لزيارة الأربعين3
1ملف تسجيل زيارة الأربعين في منظمة اليونسكو4
12دراسات استبيانية5
12الندوات والورش العلمية6
7 5النشرة الاحصائية السنوية لزيارة أربعينية الإمام الحسين

المصدر: مركز كربلاء للدراسات والبحوث، النشرة الاحصائية السنوية لزيارة أربعينية الإمام 
الحسين المباركة، للفترات الزمنية خلال الاعوام 2021.

من خلال جدول ذي العدد)5( نشيد بكل ما يقدمه مركز كربلاء للدراسات والبحوث كونهُ 
احد الاقسام التي تمتلك طاقة من الشباب وروح العمل والمثابرة في دعمها الاحصائي لزيارة الأربعين 
كل عام، إذ تعقد مؤتمر سنوي وهذا يعكس روح المواطنة التي تحتاج إلى نشر الثقافة السياحية 
خلال زيارة الأربعين على جميع دول العالم وهم المشاركين في إحياء المؤتمرات والورشات والندوات 

ودراسات الاستبانة وغيرها.
ومن خلال الجداول أعلاه والتحليل والأرقام الاحصائية يتضح أن هنالك توافق على نحو كبير 
بين متغيرات الدارسة حيث أن الشباب يعتبرون من الركائز الضرورية في تحقيق ونجاح الزيارة 
الأربعينية من شتى الجهات التي تحمل في طياتها التكاتف والولاء وروح المواطنة والسعي المستمر في 



353حيدر ضياء سلمان عطا العبيدي

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

كل عام رسم الصورة السياحية الناجحة عن زيارة الأربعين على نحو خاص والولاء الحسيني من 
الخدام الشباب على نحو عام.

وعلى هذا الاساس تحقق نجاح الفرضية التي تنص » الثقافة السياحية للشباب لها القدرة على 
تحقيق روح المواطنة وتقوية أواصل المجتمع من خلال الزيارة الأربعينية على نحو خاص في محافظة 

كربلاء محليًا ووطنيًا وبصورة ايجابية أتجاه المستوى الخارجي للعراق »«

الاستنتاجات

تملك محافظة كربلاء المقدسة بنى أسس متكاملة تساعد في تحقيق نجاح زيارة الأربعين المباركة 1.
المتمثلة بالبنى التحتية والفوقية.

تسود السياحة الدينية في محافظة كربلاء المقدسة على نحو باقي أنواع السياحة 2.
لامتلاكها المقومات السياحية على نحو أكبر.

عظمة الإمام الحسين  وأبا الفضل العباس  وآل بيتهم الطاهرين  هي التي جعلت محافظة 3.
كربلاء ذات مكانة بارزة على المستوى المحلي والعالمي.

امتلاك الشباب الموالين لحب الحسين  وال بيته ) عليهم السلام( الثقافة الدينية على نحو واسع 4.
على مستوى الولاء والحب والانتماء والسمو على المستوى النفسي والروحي.

هنالك تزايد وتوافق في عدد الزائرين في زيارة الأربعين حيث بلغ عام 2017م )15,385,000( 5.
وكانت متوافقة حتى بلوغ عام 2020م )14,553,308(، رغم انتشار وباء كورونا إلا أن 

المسيرة بقت مستمرة وهذا يعكس الثقافة السياحية لدى الشباب الذي يتسم بروح المواطنة.
نلاحظ بروز الخدمات المقدمة من قبل هيئات المواكب والشباب المتطوع خلال المدة الزمنية 6.

للدراسة ونلاحظ بلغ عام 2017م ) 28,293 ( حتى عام 2020م بلغ ) 10367(  وهذا 
يؤكد على الوعي الثقافي لدى الشباب خلال فترة زيارة الأربعين.

بلغ اعداد الشباب المشاركين في القطاعات الحكومية المتنوعة على مدار السنوات الأربعة لمدة 7.



عمل الشباب التطوعي لتحقيق التكافل الاجتماعي )زيارة الأربعين أنموذجًا( 354

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

 ( 2017م  عام  بلغ  حيث  الاعوام  على  موزعة   )79,554( يقارب  ما  الدراسة  في  الزمنية 
19,218 ( وعام 2018م )20205( وعام 2019م )19355( وعام 2020 )20776(، 
جميع هذه المؤشرات هي دليل ناجح على مزج الثقافة السياحية مع روح المواطنة خلال زيارة 

الأربعين.
الجانب الاعلامي المتمثل بالمؤتمرات والاستبانة كان هنالك دور بارز من خلال قنوات الاعلام 8.

ومركز كربلاء للدراسات والبحوث.

التوصيات

الاهتمام في البنى التحتية والفوقية لجميع الطرق المؤدية إلى كربلاء المقدسة والاهتمام يكون لداخل 1.
المحافظة وخارجها.

نشر التوعية الثقافية عن طريق الاعلام المرئي والغير مرئي على نحو موسع.2.

الاهتمام بالإرشاد الثقافي للسياحة الدينية داخل محافظة كربلاء المقدسة.3.

تعزيز روح الأخوة والمواطنة لدى الافراد المحليين من خلال الاختلاط بالمجالس والدورات مقبل 4.
اقسام العتبات كافة.

بالنفس 5. الثقة  تعزيز  اجل  من  المحافظة  الشباب في  التي تخدم شريحة  والانظمة  القوانين  تشريع 
ومواكبة التطورات الثقافية والاجتماعية.

تدريب وتطوير فئة الشباب على مواجهة الصعاب والتعريف بقضية الإمام الحسين  وما 6.
الهدف من قضيته.



355حيدر ضياء سلمان عطا العبيدي

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

المصادر

ابن القيم الجوزية)ت751هـ- 1350م(، التفسير القيم، جمعه محمد الندوي، حققه محمد حامد 1.
الفقي، دار الكتب العلمية، لبنان، 1948م، ص213.

ابن منظور)ت 711هـ/ 1311م(، لسان العرب، تحقيق عبد الله علي الكبير وآخرون، ط1، 2.
ج34، 44، دار المعارف، القاهرة، ص 2960،2907.

الجرجاني)ت816هـ / 1413م(، معجم التعريفات، تحقيق ودراسة محمد صديق المنشاوي، ط1، 3.
دار الفضيلة، القاهرة، ص 1357.

الجعيد، سلطان بن عوض،2012،ص 4.39.

الجلاد, احمد, التخطيط السياحي والبيئي بين النظرية والتطبيق, مط عالمالكتب,القاهرة,5.2005.

حسن، موسى الصفار. ) 2007(: العمل التطوعي في خدمة المجتمع، أطياف للنشر والتوزيع، 6.
المملكة العربية السعودية، )ط1(.

الحسيني، أ. د. أمل سهيل عبد، الأبعاد الاجتماعية لزيارة الأربعين) العمل التطوعي انموذجًا(، 7.
مجلة آداب الكوفة، العدد 47/ج1، 2021.

الرحمان خالد سيف الله)مجمع الفقه الإسلامي- الهند(، دور الوقف في التنمية، ط1، دار الكتب 8.
العلمية، لبنان- بيروت،2007، ص 26،27،28.

رواه البخاري، انظر صحيح البخاري، ج1، كتاب الإيمان، ص9.9.
الصحيح 0.1 والجامع  ص77،  ج1،  البخاري،  صحيح  انظر  ومسلم،  البخاري  رواه 

لمسلم،ج8،ص20.
عبد الله، العلي النعيم. )2005(، العمل الاجتماعي التطوعي مع التركيز على العمل التطوعي، 1.1

مكتبة الملك فهد الوطنية، المملكة العربية السعودية.
عبد الله محمد الطيار: التكافل الاجتماعي، 2016، ص 2.1.1-2
عبد المجيد نافع، السلام الاجتماعي، درا الفكر العربي، القاهرة، 1946، ص95. 3.1
العبيدي، حيدر ضياء، الفتلاوي، مصطفى مكي، الصورة السياحية الدينية ودورها في تحقيق 4.1

التعايش السلمي في محافظة كربلاء المقدسة ) الزيارة الأربعينية دراسة حالة(، مجلة السبط، السنة 



عمل الشباب التطوعي لتحقيق التكافل الاجتماعي )زيارة الأربعين أنموذجًا( 356

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

الخامسة، المجلد الخامس، العدد الثاني، الجزء الثاني،2019.
عمان، 5.1 والتوزيع،  للنشر  الراية  دار  التطوعي:  والعمل  الريادة  رشيدي.)2009(،  عثمان،   

الأردن،)ط1(.
فاتن،محمد عبد المنعم غزاوي.)2014(، تدعيم العمل التطوعي داخل جامعات السعودية، 6.1

مدخل استراتيجي: المجلة الدولية المتخصصة، المجلد 3، العدد 4، السعودية
الفيروز آبادي )ت 817هـ / 1414م(، القاموس المحيط، تحقيق ومراجعة أنس محمد الشامي 7.1

الوفا نصر الهوريني المصري الشافعي، ط1، ج1، دار الحيث،  وزكريا جابر أحمد، تعليق أبو 
القاهرة، 2008، ص 1426.

 القرآن الكريم، سورة فصلت، سورة مدنية، الآية 8.1.34

 محمد أبو زهرة، تنظيم الإسلام للمجتمع، ط1، دار الفكر الغربي، القاهرة، 1991، ص9.1.7

0.2 مركز كربلاء للدراسات والبحوث، النشرة الاحصائية السنوية لزيارة أربعينية الإمام الحسين
المباركة، كربلاء المقدسة، العراق، 2017.

1.2 مركز كربلاء للدراسات والبحوث، النشرة الاحصائية السنوية لزيارة أربعينية الإمام الحسين
المباركة، كربلاء المقدسة، العراق، 2018.

2.2 مركز كربلاء للدراسات والبحوث، النشرة الاحصائية السنوية لزيارة أربعينية الإمام الحسين
المباركة، كربلاء المقدسة، العراق، 2019.

3.2 مركز كربلاء للدراسات والبحوث، النشرة الاحصائية السنوية لزيارة أربعينية الإمام الحسين
المباركة، كربلاء المقدسة، العراق، 2020.

4.2 مركز كربلاء للدراسات والبحوث، النشرة الاحصائية السنوية لزيارة أربعينية الإمام الحسين
المباركة، كربلاء المقدسة، العراق، 2021

معلوي، عبد الله الشهراني. ) 2006(، العمل التطوعي وعلاقته بالأمن المجتمعي، دراسة مطبقة 5.2
على العالمين في مجال العمل التطوعي في المؤسسات الخيرية، مذكرة ماجستير، المملكة العربية 

السعودية.



357

INCREASING CHARITABLE GIVING AND 
MAKING IT SUSTAINABLE

BLAKE BROMLEY

Benefic Group

Eblakebromley@gmail.com





Blake Bromley

w
w

w
.

a
r

b
n

j.
c

o
m

359

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

INCREASING CHARITABLE GIVING AND MAKING 
IT SUSTAINABLE

BLAKE BROMLEY

ABSTRACT

It is impossible for a charity to carry on its activities without 
funding. This paper considers the annual cycle of religiously mandated 
giving and argues that people give more when their cycle of giving is 
weekly or monthly rather than annually. It advocates making weekly or 
monthly giving a “habit of the heart” that is built upon social or religious 
obligation. This can be accomplished by utilizing charities with “donor 
advised funds” to accumulate donations until the appropriate time in the 
annual giving cycle to disburse the donations to the ultimate recipients. 
However, there is a theological problem, which constrains a Muslim 
from withholding the immediate payment and unconditional transfer of 
zakat. This paper encourages Islamic scholars to consider the challenges 
of religious giving rules developed historically in an agrarian society and 
to develop theologically acceptable ways for Muslims to take advantage 
of modern technologies and tax benefits, which incentivize giving and 
increase sustainable funding. This requires the appropriate approvals 
from religious authorities so is a theological challenge as well as needing 
specialized technology and legal expertise.

This paper also highlights aspects of the common law of charity 
problematic for Muslims because it is based upon principles that are 
contrary to Islamic theology. These include the common law opposing gifts 
to “near relatives” which are encouraged in the Qur’an. Charity and tax 



INCREASING CHARITABLE GIVING AND MAKING IT SUSTAINABLE 360

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

law also presents legal challenges to donors creating a waqf and following 
shari’a compliant investment policies. It is also problematic for a private 
foundation to carry on shari’a compliant forms of social enterprise such 
as a Mudharabah contract. This paper does not solve these problems; but 
highlights them so that researchers and scholars come to understand these 
differences so that they can better recognize legitimate areas of conflict 
and seek reasonable accommodation.

keywords:Charitable giving, Al-Arba'een,Imam Hussein.

Introduction:
Feeding and providing accommodation to the millions of individuals 

who participate in the annual Arbaeen pilgrimage requires an extraordinary 
amount of money. I do not have access to the data to determine how 
much money is spent annually to provide these services without charge 
to the pilgrims. As a foreign legal expert involved in charitable activities 
in Canada, the United States, Europe, Asia, Africa and Australia during 
the past four decades, I believe that much more research should be done 
to document the quantum and sources of the money which funds the 
Arbaeen Pilgrimage. Hopefully, if the world becomes informed about 
the extraordinary spontaneous generosity of ordinary Iraqis to Arbaeen 
Pilgrims, this grassroots charitable phenomenon will come to be paid the 
respect it is due. More importantly, the world can learn from it and apply 
those lessons in other circumstances

This paper will begin by focusing on how to increase annual giving. 
Then it will consider ways to make annual giving dependably repeated year 
after year so it is sustainable. It will also explore creating an endowment 
or waqf (1) to provide sustainable funding without annual giving. Finally, 

(1) Waqf is defined in Merriam-Webster dictionary as “an Islamic endowment of 
property to be held in trust and used for a charitable or religious purpose”. Plural 
is Awqaf.



Blake Bromley

w
w

w
.

a
r

b
n

j.
c

o
m

361

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

it will deal with creating social enterprises to become self-generating 
sources of sustainable funding.

MAKING GIVING A “HABIT OF THE HEART”(1)

It is impossible for a charity to carry on its activities without funding. No 
one can feed the millions of Arbaeen pilgrims unless someone provides the 
money to buy food. Charities rely upon donations and usually begin every 
new year without any committed funding which guarantees sustainability. 
Consequently, most charities rely primarily upon annual giving. Annual 
giving consists of gifts which are each “one-off” gifts that do not have 
any requirement or expectation in law that there will be another gift. 
The challenge to making annual giving sustainable is to increase the 
probability that these gifts will continue to be repeated consistently so 
that a charity can responsibly and realistically base its budget upon this 
expectation. Charities need these “one-off” gifts to become a “habit of the 
heart” of donors. If donors have a social or religious obligation, the habit 
of the heart is reinforced, and charities can more responsibly rely on these 
annual gifts to provide sustainable funding (Richard M. and Robert B., 
1985).

The word “annual” in annual giving in Canada refers to the budget 
cycle of the charity rather than gifts which are made just once a year by 
the donor. The expenses of a charity are not just annual but occur week 
by week and month by month. One key to sustainability is to get donors 
to give weekly or monthly because a giving pattern which re-occurs on a 
regular and predictable basis becomes a habit of budgeting rather than just 
a habit of the heart. It is much easier to get donors to give $25 per week or 
$100 per month than it is to expect a single gift of even half that amount, 
being $600, at the end of the year. If that $600 gift is not made, it leaves a 

(1) “Habits of the heart” was Alexis de Tocqueville’s phrase for “mores” and was 
a concept developed brilliantly. 



INCREASING CHARITABLE GIVING AND MAKING IT SUSTAINABLE 362

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

big hole in the charity’s budget whereas a charity is not significantly hurt 
if a donor misses a single weekly or monthly gift when aspiring to give 
$1200 over the course of the year. Also, it is much easier to make up a 
smaller gift the next week or month.

This raises an important issue for Muslim scholars to consider 
theologically. In Islam, the “annual” cycle of giving is dictated primarily 
by the religious calendar. Given the religious requirement to calculate 
annually the quantum of wealth upon which the obligation (“Zimma”) 
to pay zakat and khums is based, it is much easier to think of the cycle 
of giving being annual. This is particularly true of Zakat al-Fitr, which is 
paid on the first day after the month of fasting, Ramadan, ends.

Being a Christian from Canada, it is not my intention to challenge 
the theology of the cycle of giving in Islam. However, my decades of 
experience with giving in Canada has taught me that individuals who 
make a habit of setting aside their charitable donations on a weekly and 
monthly basis give far more each year than those who wait until the 
traditional period of Christian giving, being Christmas, or those who do 
most of their giving prior to tax incentive deadlines, such as December 
31. Giving that is tied to the donor’s cycle of personal income results 
in much greater and more reliable donations than giving which is tied 
to seasonal traditions or motivated emotionally by crises such as floods, 
famine or other emergencies. More money is given to charity when the 
donors make “giving” a habitual part of their budgets and give out of a 
sense of social or religious obligation rather than merely a spontaneous 
response to seeing need or being asked.

In today’s tax driven world in countries such as Canada, the maximum 
limit of tax efficient giving is determined by the tax authority’s calculation 
of annual taxable income. Secular taxable income calculations are done 
on an annual basis. Unfortunately, the later in the year persons wait to 



Blake Bromley

w
w

w
.

a
r

b
n

j.
c

o
m

363

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

determine the allowable maximum limit to giving which will produce 
a tax benefit, the more likely it is that they will not give the maximum 
because the donation amount has grown too large, and money has been 
already spent. When giving is a religious obligation, the timing of the 
giving should not reduce the amount donated to the extent that it does 
when giving is discretionary or voluntary. However, the temptation to 
withhold donations is increased when payment is delayed until the end 
of the annual cycle because much of the money has already been used for 
competing purposes.

While I have a limited understanding of the jurisprudence or fiqh 
regarding Islamic giving, I do know that religious scholarship can modify 
interpretation. It was the grandfather of the Prophet, Abdul Muttalib, who 
introduced Khums and it continued in Islam when it was revealed in the 
Qur’an. There are many differences in how religious scholars interpret 
the areas of wealth which must be included in calculating the khums or 
zakat obligation. The interpretation of the Arabic word “Ghaneema — 
Booty” is subject to much religious scholarship and many Sunni Muslims 
restrict its meaning to wealth collected as part of a war. My question is 
whether religious scholarship might increase sustainability by finding a 
theological basis for making annual giving less annual and more evenly 
distributed across weeks and months.

The primary religious giving obligation in Christian theology is to pay 
the “tithe”. The tithe is 10% of income so is more conducive to weekly 
or monthly giving. A metric which is tied to “income” makes it easier to 
recommend giving on a weekly or monthly basis than does a metric tied to 
“wealth” such as “zakat”. It makes sense to measure wealth on an annual 
basis and at a specific time in the year. However, “khums” provides a 
pathway because it is based much more upon an income metric.

One consequence of giving incrementally throughout the year is that 



INCREASING CHARITABLE GIVING AND MAKING IT SUSTAINABLE 364

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

there is the possibility that a person might have given more throughout 
the year than his obligation when it is calculated at the end of the annual 
cycle. However, I am certain that one can never give too much to Allah so 
this should not be a theological problem. In the tax world, if a Canadian 
donor gives more of his taxable income than is allowed for tax deductions 
or credits in that year, the excess donation can be “carried forward” and 
used in the following five years. Islamic scholars could conceptualize a 
comparable mechanism in calculating zakat or khums. The advantages of 
devising a theology and system which supports giving “too much” must 
be preferable to mandating a system which makes it more probable that a 
person will not give “enough” to fulfil his obligation.

In Canada and the United States there are charitable foundations which 
serve primarily donors rather than charities by providing what is known 
as “donor advised funds”. These foundations are charities which receive 
donations from a donor and issue all of the documents necessary for the 
donor to receive tax benefits and then accumulate a specific donor’s gifts 
in what is effectively a charitable bank account for that donor. Giving 
platforms in Canada such as Charitable Impact Foundation [www.
charitableimpact.com] have technology which makes it very easy for 
donors to use credit cards to automatically donate regular amounts monthly 
which accumulate in their donor advised fund until such time as that donor 
advises Charitable Impact Foundation to which charity he wants the funds 
to be given. All of this is done electronically on the website so there are 
no additional costs to the donor or recipient charity. This is an excellent 
mechanism to accumulate and then disburse khums or zakat.

The research and analysis done by Charitable Impact Foundation 
supports the claim that weekly and monthly donations to a donor advised 
fund not only increases the quantum of donations over the course of a 
year but also improves the wisdom applied to selecting recipient charities. 
Donors are reaching into their pockets to donate as a matter of habit and 



Blake Bromley

w
w

w
.

a
r

b
n

j.
c

o
m

365

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

know exactly the amount of funds available to them to disburse when the 
appropriate time comes. Consequently, they give more thought as to the 
worthiness of the charitable purpose to which they give. Many people 
giving at a time of religious festival or year end for tax purposes give 
simply to the first charity which comes to mind or for which they have a 
means to send them funds conveniently and quickly. The charitable sector 
benefits from more considered and prudent donations and not just from 
increased amounts given.

My interaction with Islamic scholars in Canada has informed me 
that there is a theological problem which constrains a Muslim from 
withholding the immediate payment and transfer of zakat. The theological 
requirement to immediately and absolutely transfer zakat obligations is 
inconsistent with allowing Muslims to develop theologically acceptable 
ways of giving weekly and monthly. Islamic scholars should devise 
theological acceptable ways for Muslims to make weekly and monthly 
donations which accumulate in the equivalent of “donor advised funds” 
until they are disbursed in fulfilment of the donor’s religious obligations. 
The appropriate approval should be sought from religious authorities.

RELIGIOUS APPROVAL OF CHARITABLE PROJECT

It is important to have a charitable project qualify for khums or zakat 
funding. An Islamic donor has a theological obligation (“Zimma”) to make 
the gifts mandated in order to comply with khums or zakat requirements. 
The faithful donor makes these gifts year after year so the funds are 
available on a sustainable basis. The challenge for many charities is to 
influence the donor to direct his zakat or khums to its charitable project. 
This may require getting the approval of the appropriate religious officials 
to designate the program as being worthy of zakat or khums funds. If 
a respected imam issues a fatwa confirming the eligibility for khums or 
zakat, it is important that the charitable project or program be carried on 



INCREASING CHARITABLE GIVING AND MAKING IT SUSTAINABLE 366

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

in compliance with the theological constraints necessary to qualify for 
khums or zakat giving.

One of the advantages of seeking a fatwa confirming that the charitable 
organization’s funding solicitation qualifies for khums or zakat funds is 
that the focus of the analysis is on the specific project or program rather 
than the organization. Too much of fundraising today focuses on the 
“brand” which an organization has publicly cultivated rather than the 
“purpose” which the charity is pursuing through specific programs and 
projects. If donors become trained to only pay attention to the brand built 
by a charity, they can be misled by clever marketing. A fatwa does not 
endorse a brand but only a worthy program or project. This process not 
only is good theology and leads to sustainable annual giving but it also 
accomplishes good public policy in putting the focus on the purposes 
being pursued rather than on the organization pursuing it.

Of course, not all programs qualify for khums or zakat funding. 
Charitable programs and projects are worthy of being funded even if 
they must be funded by gifts of sadaqah or voluntary charity. One way to 
increase giving and to work towards sustainability is to try structure multi-
year gifts. For example, consider programs such as sponsoring children for 
education and living expenses. Usually, the costs are broken down to the 
relevant costs for one month which means that each gift is very affordable 
around $30. What makes this giving model sustainable is that once donors 
begin sponsoring an individual child they normally continue month after 
month and year after year until that child completes his or her secondary 
education. This means that an individual donation of $30 may continual 
monthly for a period of ten years for a total of $3,600. When one seeks to 
make annual giving sustainable, it is useful to conceive mechanisms which 
will transform a single donation into a ten-year monthly commitment.



Blake Bromley

w
w

w
.

a
r

b
n

j.
c

o
m

367

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

DIFFERENCES IN GIVING TO FAMILY IN ISLAMIC LAW 
AND COMMON LAW

When providing financial support for individual persons, it is important 

to realize that the common law of charity does not authorize charity being 

provided to “near relatives” in ways that are authorized by the Qur’an. In 

Ayat 41 of the 8th Surah of the Qur’an it says that “a fifth share is assigned 

to Allah, and to the Messenger, and to near relatives, orphans, the needy 

and the wayfarer…”(1)

The secular law of charity in England, Canada, the United States and 

other Commonwealth countries is based in the common law. In most of 

Europe, the Middle East and Asia the applicable law is civil law. The 

common law does not allow distributing charitable funds to persons on the 

basis of being related to a single person, even if it is the near relative of 

the Messenger (Ahlul-Bayt). In a case called In Re Compton(2) England’s 

Court of Appeal held that a gift was not for a charitable purpose because 

the group of beneficiaries was distinguishable from other members of 

the community by a relationship, such as family ties, with a particular 

individual. The common law decided that a group defined by such a 

familial relationship did not constitute the “public” for charitable purposes.

The only exception to this legal principle is found in the “poor relations” 

cases when the basis of a charity providing funding was exclusively limited 

to “the relief of poverty” because the “near relatives” were poor. This is 

(1) “And know that out of all the booty that ye may acquire, a fifth share is 
assigned to Allah, and to the Messenger, and to near relatives, orphans, the needy, 
and the wayfarer,—if ye do believe in Allah and in the revelation We sent down 
to our Servant...” Qur’an 8:41

(2) [1945] Ch 123, [1945] 1 All ER 198, (1945) 61 TLR 167



INCREASING CHARITABLE GIVING AND MAKING IT SUSTAINABLE 368

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

somewhat like the Prophet’s saying that a gift to provide against one’s 

family getting into want is excellent sadaka. However, the distinction is 

that the common law only allows a gift to family members who have 

already fallen into want or poverty and does not allow a gift to provide 

against them becoming poor. The court was considering “near relatives” 

of the benefactor making the donation or settling the charitable trust rather 

than descendants of the Prophet. England’s House of Lords subsequently 

held it was not charitable at law to provide near relatives of a benefactor 

with funding for educational purposes (Oppenheim V., 1951)(1). Providing 

for family is a significant difference between the charity set out in the 

Qu’ran and the charity authorized by the common law courts.

It is unfortunate that the common law does not recognize the wisdom 

of the Prophet’s words that:

“A pious offering to one’s family, to provide against their getting into want, 

is more pious than giving alms to beggars. The most excellent of sadaka 

(charity) was that which a man bestowed upon his family.”

The “public policy” perspective of the Prophet’s position is very 

different from the common law principle which treats all benefit to family 

and near relatives to be a “private benefit” to the benefactor and therefore 

lacks the quality of “public benefit” which is required to qualify as charity. 

The common law is based upon the legal principle that it is more pious to 

give alms to beggars and strangers who have already fallen into poverty 

than to make gifts intended to prevent one’s family from falling into 

poverty.

(1) Oppenheim v. Tobacco Securities Trust Co Ltd, [1951] AC 297 HL(E), [1950] UKHL 

2, [1951] 1 All ER 31his 



Blake Bromley

w
w

w
.

a
r

b
n

j.
c

o
m

369

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

For years I have advised governments in China and Vietnam on the 

common law of charity. The culture and social mores in China and many 

other countries make it a priority to help those within the clan or extended 

family before strangers. Even without the religious teaching of the 

Prophet, these cultures begin their concept of public good with caring for 

the extended family. This is in contrast to the common law which promotes 

the public policy position that it is morally superior to help strangers rather 

than near relatives. It seems to me that the common law could benefit 

from modifying its position in this regard, particularly when setting up an 

endowment or waqf. Much of the common law of charity flows from the 

emphasis in Christian Scripture on helping “widows and orphans” already 

in distress. The common law would be improved if it incorporated Islamic 

teachings with regard to preventing poverty within the extended family. 

The common law concept of charity should recognize the Prophet’s 

inclusion of gifts which prevent families from falling into poverty instead 

of only allowing gifts after the recipient is already destitute.

MAKING ANNUAL GIVING SUSTAINABLE

The Prophet understood the problem of annual giving not being 

sustainable. The Prophet addressed it in the context of death when an 

individual’s acts of annual giving necessarily come to an end because he 

is no longer alive. A hadith (Muslim 1992, bab 3, hadith 14) narrated by 

Abu Huraira reported the Prophet as saying:

“When a man dies, all his acts come to an end, but three; recurring 

charity (sadaka gariya) or knowledge (by which people benefit), or a 

pious offspring who prays for him.”

The most common mechanism for funding sadaka gariya or recurring 



INCREASING CHARITABLE GIVING AND MAKING IT SUSTAINABLE 370

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

charity is a waqf. In the Arabic language “waqf” means to stop, contain, or 

preserve. It is ironic that containing and preserving capital for charitable 

purposes does not stop charitable giving. Instead, it sustains charitable 

giving because the sadaka is now recurring. The first duty of the mutawalli, 

or manager of the waqf, is to preserve the waqf property.

There are two kinds of waqf. Waqf Khairi is an endowment for 

religious, charitable or pious purposes whereas Waqf Ahli is an endowment 

primarily for family purposes. However, even a Waqf Ahli must have a 

purpose which is qurba, meaning objects that will be pleasing to Allah. 

Thus, to be valid even a family waqf needed to have an ultimate charitable 

purpose. There is a need to encourage Muslims to establish and develop 

more Waqf Khairi if one is to increase sustainable funding for charitable 

causes. There is also a need for legal experts in non-Islamic jurisdictions 

to come to a better understanding of the waqf in terms of the law of trusts. 

In 2012 in an academic journal published by Oxford University Press I 

co-authored “Understanding the Waqf in the World of the Trust” (Paul S., 

David R. (September 2012). This paper will not attempt to deal with the 

many technical aspects of the waqf.

One of the challenges in creating a waqf is that zakat funds cannot be 

used to fund it. This is based upon the verse in Chapter 9 of the Qu’ran 

which says: 

“The As-Sadaqat (here it means Zakat) are only for the Fuqara’ (poor), 

and Al-Masakin (the needy) and those employed to collect (the funds of 

Zakat–to compensate for their time); and to those who are inclined (towards 

Islam); and to free the captives; and for those in debt; and for Allah’s 

Cause, and for the wayfarer (a traveller who is cut off from everything); a 

duty imposed by Allah. And Allah is All-Knowing, All-Wise.” (Verse 60)



Blake Bromley

w
w

w
.

a
r

b
n

j.
c

o
m

371

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

There is a contrary opinion held by those interpret the words “for 

Allah’s Cause” (“Fe Sabeel Allah”) to be so general as to include the waqf. 

However, this interpretation ignores the fact that there is a very specific 

categorization of persons who deserve zakat monies which undermines the 

interpretation that “for Allah’s cause” should be given such a generalized 

meaning. There is an ‘Ijma’ or near ‘Ijma’ (consensus of the scholars) that 

zakat should not be used to fund a waqf. 

This makes it more difficult to find persons who will first do their 
obligatory giving of zakat and khums and then make an additional 
voluntary gift to endow a waqf. However, a waqf can fund charitable and 
social causes which are much broader than the restrictive purposes which 
can be funded with zakat funding.

There are many similarities between the common law charitable trust 

and the waqf. There is an academic paper entitled “The influence of the 

Islamic law of waqf on the development of the trust in England: the case 

of Merton College” in which the author Monica Gaudiosi, investigates the 

incorporation of one of the earliest colleges at Oxford University in England 

(Monica G, pp. 12311261-.). Merton College was established in 1274 and 

many of its characteristics followed the principles of Islamic law found in 

forming a waqf. The theory is that Merton College was created during the 

Crusades and the founder, being a prominent Christian clergyman, would 

not want to announce his adoption of an Islamic institution as the model 

for his charity. While this theory is controversial, it is interesting to think 

about the similarities between the waqf and charitable trust as a vehicle for 

sustainable funding.(1) However, one significant difference is that the legal 

owner of the property settled in a charitable trust is the trustee, whereas 

(1) The Trusts (Hague Convention) Act 1991 seems readily adapted to support the 
recognition of a waqf as a trust.



INCREASING CHARITABLE GIVING AND MAKING IT SUSTAINABLE 372

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

for a Muslim, the true owner of waqf property is Allah.

There are billions of dollars already in endowments in charitable 

foundations in the United States, Canada and Europe which can make 

grants to charitable projects In Iraq. There are legal constraints in moving 

charity funds internationally. It is to be expected that Canada or the 

United States, having provided significant tax benefits to fund a charitable 

foundation in those countries, would prefer to have the charitable funds 

spent addressing domestic problems. Consequently, they put up barriers 

to make international grantmaking more difficult. However, those barriers 

can be overcome with skilled legal advice.

One of the solutions to finding sustainable funding for charitable 

projects in Iraq is to have Muslims in North America and Europe create 

private foundations. Private foundations function much as a waqf 

functions but are incorporated and operated according to tax laws in the 

donor’s country rather than according to Islamic law. Unfortunately, there 

are some aspects of tax laws and the common law which are contrary 

to Islamic law. While the intention was not for the law to have an anti-

Islamic bias, the difference in legal environment can have that effect.

For example, a Muslim creating a private foundation in Canada, 

similar to the Ford Foundation or Bill and Melinda Gates Foundation, 

donates a large amount of capital which is invested and only the earnings 

from the capital are given away. In Canada, a private foundation each year 

must distribute an amount at least equivalent to 3.5% of its investment 

capital whereas in the United States it must distribute at least 5%(1). The 

(1) This distribution requirement can violate the waqf requirement that all 
transfers of property to a waqf are irrevocable except where there is an exchange 
of property of equal value because distributing 5% might require distributing 



Blake Bromley

w
w

w
.

a
r

b
n

j.
c

o
m

373

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

investment policy is set by the foundation.

A Muslim would want his private foundation to follow a shari’a 

compliant investment policy. Unfortunately, there is a problem arising 

from the fact that the common law of charity, initially referring to “pious 

causes”, substantially grew out of Christian theology in countries that 

historically are Christian countries. The investments with which the 

common law is most comfortable for charities are investments producing 

passive income. In practice, this most commonly means earning interest 

income from many different forms of debt. This is, of course, theologically 

forbidden to a Muslim. Earning interest is usury and is forbidden “haram”.

In Canada there is a statutory provision in the Income Tax Act which 

says that the charitable registration of a private foundation may be revoked 

if it “carries on any business”.(1) There is no doubt that the mechanisms 

involved in shari’a compliant investing would come under the meaning of 

“any business” as that term is used in the Income Tax Act. That statutory 

provision was not intended to be anti-Islamic. Instead, it was intended to 

reflect the historic practice of the common law of charitable trusts and the 

public policy preference to prevent tax exempt entities from operating 

for-profit businesses. However, it unfortunately presents a legal hurdle 

to Muslim private foundations wanting to follow a shari’a compliant 

investment policy.

There is another problematic legal principle in the common law of 

some of the donated capital if the annual earnings are not adequate to fund the 
distribution required by tax law.

(1) Income Tax Act paragraph 149.1(4)(a)



INCREASING CHARITABLE GIVING AND MAKING IT SUSTAINABLE 374

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

England. A decision of the High Court in Cowan v Scargill(1)established 

the legal principle that a trustee cannot choose an investment policy for 

reasons other than economic return. In that case, the trustees of the pension 

fund for coal miners wanted to forbid any investments in industries which 

competed with and was a threat to the coal industry. The High Court said 

that such a policy was not allowed because it could reduce the optimum 

economic return by restricting the investment policy. In order for such an 

investment policy to be acceptable, it must be established that investment 

policy does not reduce the fund’s income. The Charity Commission for 

England and Wales has taken the position that restricting investments to 

shari’a compliant businesses similarly offends the principles in Cowan 

and Scargill. It seems certain that an investment policy forbidding a fund 

to invest in alcohol would also run afoul of these principles unless it can be 

established that the consequence is not a reduction in the fund’s income. 

Unlike Christianity, Islam is a legal system as well as a theology. When 

a caliphate or uma is entirely run by Muslims, there is no reason to worry 

about conflicts such as I have outlined. However, when Muslims operate 

in a secular legal environment, there are many problems which arise 

primarily because of ignorance of Islamic law. They are not intended to be 

prejudicial. They are intended to reflect the legal principles and norms of 

a country which does not have to pay attention to theology when enacting 

its laws. In my opinion, ignorance of Islamic law by Western governments 

has more often worked in the favor of Muslims than worked against 

them. There are many aspects of Islamic law and fiqh which breach the 

strict interpretation of the common law of trusts and charities but these 

are ignored by Western governments because they are not known or 

(1) [1985] Ch 270



Blake Bromley

w
w

w
.

a
r

b
n

j.
c

o
m

375

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

understood. However, it is important that researchers and scholars come 

to understand these differences so that they can better recognize legitimate 

areas of conflict and seek reasonable accommodation.

ACHIEVING SUSTAINABLE DEVELOPMENT THROUGH 
SOCIAL ENTERPRISE

One could argue that Islam is far ahead of Western philanthropy’s 

current focus on social enterprise because shari’a compliant investing is 

entirely consistent with social enterprise. There is no need for Islamic law 

to break free of the historic limitation to passive investments and interest 

income. Theoretically, Islamic charities are already fully enabled to 

engage in social enterprises. They just need to be educated about the most 

prudent type of social enterprises and how to apply them to the purposes 

and objectives of the charity.

There are many different shari’a compliant forms of social enterprise 

such as a Murabaha contract or a Ijara, Musharaka or a Mudharabah 

contract. This paper will not delve into the differences between these 

contracts. Perhaps the most useful tool for charities within the Islamic 

finance framework is the Mudharabah contract. This is used in the 

financing of new business ventures in the non-charitable world. Under 

this modified social enterprise arrangement, the charity becomes the 

entrepreneur or mudarib and provides the effort and labour while another 

party, known as the rabal-maal, provides the funding. In the language we 

would use in Canada, the charity provides the brains and “sweat equity” 

while the funder provides the cash equity.

Unfortunately, there are restrictions in tax law which need to be 

considered. In Canada, a charitable organization, as opposed to a private 



INCREASING CHARITABLE GIVING AND MAKING IT SUSTAINABLE 376

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

foundation, is allowed to carry on a business only as long as it is a “related 

business”. This means that the business must be related to the purposes 

of the charity or be operated primarily by unpaid volunteers. The most 

acceptable example of this to Canada Revenue Agency is a gift shop 

or coffee shop in a hospital or museum. This is not a very expansive 

opportunity for social enterprise.

In the United States, there is not a similar prohibition on business 

activities of charities. However, the Internal Revenue Code has 

an “Unrelated Business Income Tax” which it applies to charities. 

Consequently, while charities can operate a social enterprise, the profits 

are taxed if it is an unrelated business so it becomes much less attractive 

because not all the profits are available to fund charitable activities.

The law in England is much more open to charities operating 

significant social enterprises. You cannot walk down the High Street in 

any English town without seeing many charity shops. These are run quite 

professionally with paid staff as well as volunteers and the government 

does not tax their profits. All the profits go to charity. Moreover, charities 

in foreign countries have often employed poor persons in those countries 

to create handicrafts or other products which are sold in the charity shops 

in England. This means that there is the double charitable benefit of 

employing people in a country such as Iraq to create the products sold in 

the charity shop in England and all the profits also go to charity.

CONCLUSION

It is difficult to deal with a complex topic such as funding charities when 

there are so many different theological considerations as well as legal issues 

in different countries. Theological issues transcend geographic boundaries 



Blake Bromley

w
w

w
.

a
r

b
n

j.
c

o
m

377

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

and are relevant in all countries and jurisdictions. Unfortunately, tax and 

legal issues govern how a charity must operate in a specific country. We 

need a deeper and more comprehensive knowledge of both theology and 

law if we are to move forward. Often, we have Imams issuing inflexible 

fatwas based only on theological considerations and these are in conflict 

with secular laws which govern the operations of charities. At the same 

time, we have lawyers and accountants providing professional advice to 

these same charities with no understanding of the extent to which their 

advice conflicts with the theological advice.

My father was a very learned religious scholar who knew his Bible and 

all of the Christian theological positions extremely well. He would not have 

allowed secular laws promulgated by the government or tax authorities to 

influence his understanding of how he calculated and spent his tithe. He 

only looked to Scripture for his advice on making his charitable gifts.

I am his son; but I am not nearly as knowledgeable as my father was 

about Scripture. However, I do know tax law related to giving and the 

common law of charity nearly as well as my father knew his Bible. By 

using my tax knowledge in conjunction with my Scripture knowledge, 

I have been able to increase the amount of money devout people give to 

charity by many hundreds of millions of dollars. I give a great deal of 

thought as to how to reconcile the secular laws with religious teaching on 

giving and charity. My father lived to be 99 and his faith never waivered. 

However, as he became older and my legal practice matured, he became 

increasingly supportive of my work because he came to understand 

how much more money was available for charity if wealthy donors had 

excellent tax advice which enabled them to donate more because of the 

resulting tax benefits. This increased giving enabled them to fund more 



INCREASING CHARITABLE GIVING AND MAKING IT SUSTAINABLE 378

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
ى 

ول
الأ

نة
ســ

 ال
ر /

فــ
ص

 ال
دد

عــ
 ال

ل/
لأو

د ا
جلــ

لم
ا

c
-k

a
r

b
a

la
.

c
o

m

charity as they simultaneously followed the religious instruction from 

their religious leaders.

The Keepers of the Shrine have obviously adopted some of the 

pragmatism of my father. Without compromising any of their religious 

integrity, they have invited a Christian tax lawyer to present a paper in 

an attempt to learn from non-Islamic sources on giving and sustainable 

funding. I do asking that theology be compromised. However, I would 

recommend that their Islamic scholars revisit some of the fiqh developed 

in an era of time before believers had to deal with income tax and 

estate duties. The objective would be to determine whether some of 

their theological interpretations can be updated to be more flexible and 

adaptable to the secular tax and inheritance laws to which their followers 

are subjected by government authorities. The intent is not to compromise 

theological teachings or bow down before secular authorities. The intent 

is to understand secular laws and to see whether more funds can be made 

available for religious and charitable purposes by enabling devotees to 

take advantage of tax deductions and credits so that their charitable giving 

is more economically efficient. The result will be less money transferred 

to governments and more money available for the mosque, madrassahs 

and charity. If charity funding is to be increased, it must reduce sending 

funds to tax authorities when the law allows them to be given to God.

In Christian Scripture we learn that Jesus told the people to “render unto 

Caesar the things which are Caesar’s; and unto God the things that are 

God’s”(1). I am concerned that if we do not have an expert understanding 

of Caesar’s law, we might be rendering to Caesar funds which should be 

(1) Matthew 21:22 KJV



Blake Bromley

w
w

w
.

a
r

b
n

j.
c

o
m

379

ية
نو

ســ
ف 

ص
ة ن

مــ
حك

 م
ــة

مي
عل

ة 
جلــ

م
w

w
w

.
a

r
b

n
j.

c
o

m
م 

 2
02

3 
ر -

ذا
، آ

هـــ 
 14

44
 - 

ن
ضــا

رم

available to God by way of gifts to charities.

References:

1.	Richard M. and Robert B. (1985), “Habits of the Heart: Individualism 

and Commitment in American Life”, University of California Press, 

Berkeley.

2.Oppenheim v. (1951), Tobacco Securities Trust Co Ltd,

3.Paul S., David R. (September 2012), QC and Blake Bromley, 
Trusts & Trustees, Vol. 18, No. 8, , pp. 785810-

4.Monica G., “The influence of the Islamic law of waqf on the 
development of the trust in England: the case of Merton College”, 
University of Pennsylvania Law Review volume 136 pp 1231-
1261.







26

Semi-Annual Scientific Journal

Concerned with Publishing 

The Research and Studies in Human Sciences 

Issued by

The General Secretariate

of AL- Hussein  Holy Shrine  

Karbala  Center for Studies and Research 

Vol.1, issue 0, 1st year,  Ramadan 1444 A.H, March 2023 A.D


